
11

ANUARIO
DE DERECHOS HUMANOS

VOL. 21 NÚM. 1 (2025) • PÁGS. 11-40 • DOI 10.5354/0718-2279.2025.78140
RECIBIDO: 17/3/2025 • APROBADO: 8/4/2025 · PUBLICADO: 31/7/2025

doctr ina

La línea jurisprudencial de la Corte Interamericana  
de Derechos Humanos en casos de violencia 

obstétrica: Crítica y propuesta de un nuevo marco 
para determinar violaciones a derechos humanos

The jurisprudential line of the Inter-American Court of Human Rights  
in cases of obstetric violence: Critique and proposal of a new framework  

to determine human rights violations

Andrés Alcalá Rodríguez  
y María de Lourdes Alejandra Miranda Herrera 

Universidad Autónoma de San Luis Potosí, México

RESUMEN El artículo tiene por objetivo hacer una crítica a la línea jurisprudencial de 
la Corte Interamericana de Derechos Humanos en casos en los que haya resuelto sobre 
violaciones a derechos humanos cometidos por violencia obstétrica. La metodología 
utilizada es el análisis de las resoluciones emitidas y de los elementos que se utilizan para 
fundamentar derechos humanos, el tratamiento individual de los casos como eventos 
aislados y la falta de aplicación de perspectivas de interseccionalidad y de género como 
criterios de interpretación y aplicación de los derechos. Se integra el método hermenéu-
tico para complementar los comentarios de casos, variando los elementos de análisis 
para revisar los hechos del caso. Se prosigue con los elementos que la Corte tomó en 
cuenta para resolverlo y la aplicación e interpretación sustantiva de los derechos huma-
nos que consideró vulnerados. Se pretende posicionar la necesidad de un marco teórico 
que coadyuve a la fundamentación del derecho de las mujeres y personas gestantes a 
tener una vida libre de violencia, más allá de las limitaciones presentes en las resolucio-
nes de la Corte Interamericana de Derechos Humanos. Se introducen conceptos clave 
como justicia reproductiva e interseccionalidad, fundamentales para el tratamiento de 
violaciones a derechos relativos a la reproducción.

PALABRAS CLAVE Violencia obstétrica, comentario jurisprudencial, derechos huma-
nos, perspectiva de género, justicia reproductiva.

ABSTRACT The article aims to critique the jurisprudential approach of the Inter-
American Court of Human Rights in cases involving human rights violations commit-

https://orcid.org/0000-0001-7606-7998
https://orcid.org/0000-0002-6831-4650


ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

12

ted through obstetric violence. The methodology used is an analysis of the rulings issued 
and the elements employed to substantiate human rights, the individual treatment of 
cases as isolated events, and the lack of application of intersectional and gender per-
spectives as criteria for the interpretation and enforcement of rights. The hermeneutic 
method is integrated to complement the case commentary, varying the analytical ele-
ments to review the facts of each case, followed by the elements the Court considered in 
reaching its decision, and the substantive application and interpretation of the human 
rights it deemed violated. The article seeks to highlight the need for a theoretical frame-
work that supports the recognition of the right of women and pregnant people to live 
free from violence is emphasized, going beyond the limitations present in the rulings of 
the Inter-American Court of Human Rights. Key concepts such as reproductive justice 
and intersectionality are introduced, which are fundamental for addressing violations 
of reproductive rights.

KEYWORDS Obstetric violence, case commentary, human rights, gender perspective, 
reproductive justice.

Introducción: Posicionando la violencia obstétrica

Para introducir el tema, es preciso prevenir una cuestión metodológica de vital tras-
cendencia: detectar la manera en la que se habla de la violencia obstétrica desde el 
ámbito interamericano, abordando el lenguaje, los significados y los hechos concretos 
que llevan a calificar una violencia como obstétrica. Esta acotación obedece a que, al 
estudiar los documentos (informes, intervenciones o sentencias) emitidos por los dos 
organismos principales que conforman el Sistema Interamericano de Protección de 
Derechos Humanos, se puede observar una homogeneidad conceptual en cuanto a lo 
que desde esa sede se entiende por violencia obstétrica. Luego, esa conceptualización 
pasa al plano de los derechos humanos a través de las reparaciones y los efectos que 
las resoluciones contenciosas tienen en el plano jurídico.

La reducción de esta forma de violencia únicamente al plano de las intervenciones 
del Sistema Interamericano de Protección de Derechos Humanos no atiende a un 
reducto caprichoso o a la simplificación del fenómeno a una sola voz institucional, 
sino que parte de la reflexión sobre la influencia que estos organismos internacionales 
tienen al calificar determinadas violencias como violaciones a derechos humanos, y 
que normalmente es adoptada por el resto de los organismos resolutores (tanto de 
nivel interamericano como de nivel local) a modo de lineamiento o de orientación, 
así como frecuentemente citada en sus resoluciones.

También es necesario aclarar que esto no significa que para el sistema regional de 
protección de derechos humanos la violencia obstétrica sea una cosa diferente a lo que 
se ha abordado desde los espacios feministas y de activismos. Simplemente se trata 
de reconocer que existe un campo concreto especializado en derechos humanos que 



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

13

habla de la violencia obstétrica desde un horizonte epistémico más complejo y que se 
opone particularmente a otros campos, por ejemplo, al de la medicina especialista, 
que constantemente niega que muchas de sus prácticas obstétricas sean violentas.

Fuera de estos campos, está el ámbito interamericano con su marco jurídico específico 
en materia de derechos humanos. Desde aquí, y para los efectos de la Corte Interame-
ricana de Derechos Humanos, la violencia obstétrica tiene un lugar concreto a partir 
del contenido de la Convención Americana sobre Derechos Humanos «Pacto de San 
José» y los derechos que en ella se reconocen, así como las diversas convenciones en 
materia de derechos humanos. De este modo, el artículo 62 número 3 de la convención 
establece que la Corte Interamericana de Derechos Humanos tiene competencia para 
conocer de cualquier caso relativo a la interpretación y aplicación de las disposiciones 
de la convención.1 De ahí que este tipo de violencia sea materia de estudio como una 
violación a los derechos humanos susceptible de ser atribuida a un Estado parte como 
responsable de su comisión luego de un procedimiento contencioso.

Es evidente que el trabajo de la Corte Interamericana de Derechos Humanos es 
ampliamente reconocido y que sus intervenciones no solo tienen un importante peso 
jurídico, sino también mediático. Es por esto último que las resoluciones emitidas 
son tan motivantes como objeto de estudio, ya que configuran el discurso público en 
la mayoría de los temas relacionados con derechos humanos. De igual manera, esa 
influencia tiene un peso considerable en la política de los Estados como organismos 
obligados, motivo por el que su análisis y crítica son trascendentales.

Sobre este aspecto mediático, a finales del 2022, la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos emitió la sentencia respecto del caso Brítez Arce y otros contra Argentina. Los 
medios de comunicación se llenaron de notas de prensa vitoreando la determinación 
de la Corte, ya que se presumía que esta era la primera sentencia del continente que 
reconocía a la violencia obstétrica como violencia en razón de género y, por tanto, el 
primer documento interamericano en reconocerla en sede contenciosa. El dato, sin 
embargo, era impreciso, pues para esa fecha la Corte había dictado ya tres sentencias 
relacionadas con el tema, e incluso había resuelto sobre el fondo de esas violencias, 
aunque no las había nombrado como obstétricas ni había utilizado ese término para 
calificarlas. Además, la Comisión Interamericana de Derechos Humanos ya las había 
catalogado como un tipo de violencia aterrizada específicamente en las violaciones a 
derechos en materia de género.

A pesar de lo impreciso de las notas de prensa, ese tipo de tratamiento mediático 
posicionó el tema como de relevancia pública, lo que eventualmente comenzó a defi-
nir una tipología concreta sobre lo que debía considerarse como violencia obstétrica 
y la manera en la que esa violencia impactaba en la esfera de derechos humanos de 
las mujeres. Si bien en este artículo no se ahondará en los impactos mediáticos, se 

1.  Disponible en https://tipg.link/gHqn.

https://tipg.link/gHqn


ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

14

considerarán otros efectos de ese foco, pues gracias a estos se configuró un discurso 
específico sobre esa violencia, sobre las formas de calificarla, detectarla e incluso repa-
rarla en caso de que un tribunal, juez o autoridad decidiera que se cometió en contra 
de alguna persona gestante.

Puede decirse que desde ese caso el discurso público comenzó a darle mayor im-
portancia a la violencia obstétrica, llegando incluso a ser un tema tratado por diversos 
organismos estatales, para posteriormente ampliarse a los medios institucionales. Se 
comenzaron a emitir, con mayor amplitud que en años anteriores, programas y notas 
en torno de esa forma de violencia en canales públicos del Estado, incluso introducien-
do el tema en charlas universitarias y en conversatorios del área biomédica, el sector 
más reacio al tema. Estas acciones ayudaron a posicionar el tema como un problema 
urgente que debía atenderse, pero al mismo tiempo revelaron un problema subyacente: 
se hablaba de la violencia obstétrica como si tratara de desafortunados casos aislados 
que ocurren esporádicamente. Ese mismo tratamiento se repetía en las resoluciones 
sobre las cuales la prensa estaba hablando, lo que inminentemente se tradujo en una 
disonancia o falta de correspondencia entre la realidad que enunciaban esos documentos 
y el problema concreto que representa la violencia obstétrica para nuestras sociedades.

A partir de esto, se identifican algunos ejes constantes a analizar, con relación 
al papel que cumplen dentro de dichas sentencias, pero también con el afán de co-
laborar críticamente a la manera en la que se aborda la temática desde la instancia 
interamericana. En primer lugar, uno de esos ejes es la manera de abordar las diversas 
expresiones de la violencia obstétrica, tanto en las sentencias emitidas desde el Sistema 
Interamericano de Protección de Derechos Humanos como desde el trabajo de otras 
cortes, e incluso desde las recomendaciones emitidas por las comisiones estatales de 
derechos humanos de México,2 en las que las sentencias son diseccionadas en torno a 
esas diversas expresiones de violencia para después encontrar la violación a un derecho 
humano concreto. Más adelante se analizará este punto desde lo que denominamos 
lenguaje interamericano de la violencia obstétrica. Nos limitamos en este apartado a 
decir que la manera en la que se tipologizan las violaciones a derechos humanos sigue 
una fórmula que en todo caso consideramos insuficiente.

En un segundo eje, el marco de derechos humanos sobre el que se clasifican las 
diversas violencias y que sirve a los juzgadores para fundamentar las resoluciones y 
condenar a un Estado como responsable de cometer violencia obstétrica resulta in-
suficiente en la gran mayoría de los casos, pues no funciona para describir la realidad 

2.  Sobre la manera en la que desde esas recomendaciones se ha abordado a la violencia obstétrica, 
se puede consultar como ejemplo el trabajo hecho por la Comisión Estatal de Derechos Humanos del 
Estado de San Luis Potosí, en el que puede verse que este mismo patrón es repetido, además de presentar 
otros problemas de corte estructural sobre los que esas comisiones se ven limitadas institucionalmente 
(Miranda Herrera y Alcalá Rodríguez, 2023).



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

15

de las violaciones a derechos que suceden cuando se comete violencia obstétrica. 
Especialmente si se tiene en cuenta que es un tipo de violencia de género que se erige 
con preponderancia a un sector poblacional específico y concreto, determinado his-
tóricamente por cuestiones de raza y clase.

Finalmente, en un tercer eje de análisis, se examina cómo la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos ha intentado delinear las reparaciones del daño a quienes se 
considera víctimas de violencia, a la luz de las resoluciones emitidas. En este punto, 
no se toman en cuenta las condenas específicas realizadas a las víctimas, sino que se 
evalúan los elementos que surgen de las fundamentaciones hechas por dicha corte 
para establecer el derecho a una reparación en cada caso, tras analizar el fondo de las 
sentencias concretas. En este mismo apartado, la crítica previamente hecha es con-
sistente, ya que la reparación del daño sigue la misma trayectoria que los apartados 
anteriores a la sentencia, lo que implica una continuidad en el discurso.

Para analizar las sentencias que se emiten por la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos, se parte de la noción de realidad que estudian los jueces, que es siempre 
parcial, acotada y en gran medida adaptada para caber en los moldes de la juridicidad 
interamericana. En ese sentido, es obvio que con estos documentos no se alcanza en 
lo más mínimo a establecer una expectativa de justicia adecuada para las víctimas ni 
mucho menos un modelo de justicia ideal. A lo sumo, se llega a un modelo que pueda 
replicarse por otros organismos cuando estudien casos similares, en los que haya que 
determinar responsabilidades por violaciones a derechos humanos en el ámbito de 
la reproducción.

Por ende, el objeto de la propuesta es, en primer lugar, una crítica constructiva al 
trabajo que se ha hecho en materia de violencia obstétrica, pero también pretende hacer 
crecer el marco desde el cual se analizan los derechos humanos en casos en los que se 
resuelven sustantivamente sobre violencias de género desde el ámbito reproductivo. 
Al final de cuentas, se busca generar un impacto en el ánimo de jueces y tribunales 
que tengan la misión de dictar una sentencia sobre esas violaciones, para que puedan 
hacerlo con un marco teórico robusto que considere ir más allá de este tipo de reso-
luciones. Es decir, que no se les considere como resoluciones arquetípicas, sino que 
con su propio trabajo se les cuestione en sus falencias o necesidades.

Para lograrlo, este artículo pretende ser un diálogo con la línea jurisprudencial 
que la Corte Interamericana de Derechos Humanos ha ido trazando en su función 
contenciosa, a partir de los casos en los que ha observado que ocurrió violencia obs-
tétrica —se la nombre directamente o no— y, en cierta medida, abrir ese diálogo al 
trabajo que ha escrito la Comisión Interamericana de Derechos Humanos sobre ese 
tipo de violencia específica. Concretamente, la línea jurisprudencial de la Corte Inte-
ramericana de Derechos Humanos consiste en las resoluciones que se emitieron en 
cinco casos: Comunidad Indígena Xákmok Kásek contra Paraguay en 2010, I.V. contra 



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

16

Bolivia en 2016, Manuela y otros contra El Salvador en 2021, Brítez Arce y otros contra 
Argentina en 2022, y Rodríguez Pacheco y otra contra Venezuela en 2023.

Como antes se dijo, se seleccionaron aquellos casos en que la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos analizó violencia obstétrica, independientemente de que se haya 
mencionado o no. A partir de esa temática se hace el análisis y la crítica de la manera 
en la que se califican estas violencias desde el lenguaje de los derechos humanos.

Sobre el lenguaje interamericano de la violencia obstétrica:  
La mecánica de la violencia a la violación

No es posible acotar la violencia obstétrica a un tipo específico de agresión sufrida 
por cuerpos gestantes. En general, dentro de ese campo semántico debe entenderse a 
toda violencia que acontece durante las etapas de la atención obstétrica. Por lo tanto, 
se habla de una violencia que está relacionada con otros bienes, como el ejercicio de la 
sexualidad, de la libertad individual en su modalidad de desarrollo de la personalidad, 
la salud, la no discriminación, etcétera.

Como bien lo menciona la Corte Interamericana de Derechos Humanos en sus 
diversas sentencias, la violencia obstétrica no puede ser entendida sin considerar el 
vínculo entre los derechos sexuales y reproductivos y el derecho a la salud. Los derechos 
sexuales y reproductivos garantizan que las personas puedan tomar decisiones libres 
sobre su sexualidad y reproducción sin enfrentar violencia, coacción ni discriminación. 
Estos derechos incluyen la libertad para decidir sobre la propia fertilidad, el acceso a 
servicios de salud adecuados y la autonomía en la toma de decisiones reproductivas. 
Por otro lado, el derecho a la salud implica el acceso a servicios médicos de calidad, la 
atención integral y el respeto por la dignidad de las personas. La correlación entre am-
bos derechos es evidente, ya que la violación de los derechos sexuales y reproductivos, 
como la violencia obstétrica, afecta directamente el derecho a la salud de las mujeres 
y personas gestantes. La falta de atención médica adecuada, el trato irrespetuoso y la 
imposición de procedimientos sin consentimiento son ejemplos de cómo la violencia 
obstétrica vulnera ambos derechos, perpetuando estructuras de opresión y desigualdad.

Para ilustrar este punto, en 2017 la Comisión Nacional de Derechos Humanos 
mexicana reconoció que, en primer lugar, se critica a los modelos biomédicos que dan 
prelación a los aspectos biológicos de quienes perciben ese tipo de atención médica por 
encima de los aspectos de corte emocional, espiritual o aspiracional que se involucran 
con el plan de vida reproductivo de cada persona.3 Esta anotación, reconocida insti-
tucionalmente por primera vez en México, pone en el plano del debate determinadas 
aristas que deben ser atendidas. La primera de ellas, con relación al cuestionamiento 

3.  Comisión Nacional de Derechos Humanos, 2017, «Recomendación general N° 31/2017 sobre la 
violencia obstétrica en el Sistema Nacional de Salud», México.



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

17

del modelo médico-hegemónico, que cuestiona la práctica médica. Principalmente, en 
lo que atañe a la ejercida por el especialista en cuerpos, y que implica cuestionar a las 
instituciones que la brindan, el acceso que se tiene a la salud desde este modelo y en gran 
parte también a los médicos formados desde la facultad y la etapa de residencia en un 
habitus (Castro, 2014) impermeable a la escucha, indolente y sin muestras de empatía.

Al mismo tiempo, esta carencia de empatía implica la falta de respuesta a las emo-
ciones de las personas atendidas en los centros hospitalarios. De ahí que el segundo 
de los aspectos importantes para abordar la violencia obstétrica como parte de una 
violencia estructural, en los términos en que lo reconoce la recomendación general, es 
que las violencias obstétricas son en su mayoría emocionales, a pesar de que el factor 
físico es el factor más perceptible y en el que se centran las atenciones en esa violencia.

En un sentido pragmático, las violencias físicas son en primera instancia un punto 
importante para fijar la mirada en cuanto a violaciones a derechos humanos respecta. 
Sin embargo, es importante clarificar esa idea, en el sentido de que no se trata solamente 
de catalogar una serie de violencias físicas para encontrar una violación a derechos 
humanos específica, sino que el problema de derechos humanos puede y debe abor-
darse y enriquecerse desde otras lógicas que vayan más allá de la dicotomía violencia 
física/violación a derechos humanos. Este es, esencialmente, el aspecto del trabajo de 
la Corte Interamericana de Derechos Humanos que se cuestiona en este texto, en el 
que la violencia obstétrica se observa como resultado de una violencia estructural, 
es decir, no reducida a los casos individuales o al género, como más adelante se verá.

Para hablar del trabajo que la Corte Interamericana de Derechos Humanos ha 
logrado con la emisión de sus sentencias, primero hay que entender cómo la corte 
procesa la información que proviene de la realidad que pretende resolver, ya sea que 
fuera aportada por las pruebas rendidas en los expedientes o que se origine de los 
contextos en los que se dieron las violencias. Si bien sale de los objetivos de este tra-
bajo revisar la estructura de las sentencias desde una óptica jurídica, es importante 
entender cómo es que en un organismo cuya tarea consiste en juzgar violaciones a 
derechos humanos se procesa la realidad desde la óptica parcial de los juzgadores, así 
como la manera en que esa información obtenida es relacionada en los parámetros 
de la sentencia y le son atribuidas consecuencias jurídicas.

Lo que quizá puede ser una manera novedosa de leer una sentencia judicial es el 
insumo principal para los efectos de este trabajo, así como la motivación central con 
relación al tratamiento de la violencia obstétrica. Como parte de esa tarea, fue de sumo 
interés observar la manera en la que ese organismo interamericano lee a la sociedad 
para juzgarla y determinar en qué casos a ciertas conductas se les atribuyen conse-
cuencias jurídicas. El punto de partida, entonces, es el discurso que se articula por los 
jueces al ir recortando la realidad de los hechos que conoce. Cabe preguntarse ¿cómo 
es que la Corte Interamericana de Derechos Humanos conoce la realidad de un caso 
concreto para poder juzgar si hay efectivamente violencia obstétrica? Luego, ¿cuál es 



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

18

el marco teórico que utiliza para determinar una violación a derechos humanos, si es 
que utiliza alguno?

Quizá, de primera mano, dar respuesta a las interrogantes puede parecer una tarea 
compleja. Sin embargo, en la mayoría de las sentencias de la Corte Interamericana de 
Derechos Humanos el patrón metodológico que se utiliza para conocer de los hechos 
materia de su competencia es fácilmente perceptible. En primer lugar, debe quedar claro 
como antecedente que el trabajo contencioso de la Corte es el de juzgar a Estados, no 
a personas concretas. De ahí que su tarea central queda constreñida a la responsabili-
dad de los llamados «sujetos internacionales de derecho» al examen de cumplimiento 
de derechos humanos, para lo cual, como primer propósito, tratará de llegar a una 
base concreta, que se denomina «hechos probados» (Rodríguez Rescia, 2009). De 
esa parte considerativa de la sentencia, el juzgador tratará de concretizar los hechos 
que de acuerdo con las pruebas que fueron aportadas pueden ser demostrados. Esta 
demostración depende de la valoración de las pruebas que en ese espacio se reciben, 
y que se analizan de acuerdo con lo que en la tradición jurídica romano-canónica, 
importada a las Américas, se denomina «sana crítica», que procede del periodo de 
positivización del derecho español del siglo XIX (Benfeld, 2013).

Luego del examen y la correlación de las pruebas con los hechos que se narren, la 
Corte determinará dos cosas: cuáles fueron los derechos humanos violados con las 
conductas que fueron demostradas y qué reparación merecen las víctimas a partir de 
los hechos que pudieron demostrarse, que correrá a cargo del Estado. En una primera 
mirada, el sistema de juzgamiento parece coherente, pero resulta insuficiente para 
juzgar casos de violencia obstétrica, y en general casos que involucran violaciones a 
derechos humanos relacionados con el género.

La línea argumental que utiliza la Corte Interamericana de Derechos Humanos 
capta solo una visión muy corta de la realidad y, de sumo, es analizada con un marco 
teórico de fundamentación de derechos humanos que también se queda corto. Como 
ya se mencionó, cuando en el 2022 comenzó a hacerse publicidad sobre los logros 
de la Corte con relación al caso Brítez Arce y otros contra Argentina, de inmediato se 
hicieron presentes esas limitaciones en el análisis de los casos. Este tema no es menor, 
puesto que, dadas dichas limitaciones, los casos aún no están del todo resueltos ni se 
ha logrado en materia de violencia obstétrica la justicia esperada con los documentos.

Para explicar este punto, se toma en cuenta el razonamiento que la Corte ha utiliza-
do para realizar su juicio, a partir del cual se concluye que sigue una lógica discursiva 
violencia física/violación a derechos humanos, como ya se estableció. Corresponde, 
a continuación, analizar cómo es que opera ese mecanismo a través de lo que he-
mos descrito aquí como lenguaje interamericano de la violencia y cómo es que ese 
razonamiento causalista es inexacto para analizar violaciones a derechos humanos, 
concretamente las que se analizarán en este trabajo, que son aquellas que afectan a las 
personas por la condición de género.



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

19

A modo de adelanto a las conclusiones, este problema no es exclusivo de las sen-
tencias que se emiten por la Corte, sino que también sucede con organismos como la 
Comisión Interamericana de Derechos Humanos, la Suprema Corte de Justicia de la 
Nación de México, entre otros. Además de los espacios técnico-jurídicos, la apertura 
mediática que se dio con el caso Brítez Arce contra Argentina en 2022 dejó ver que esa 
misma lógica es utilizada para tejer argumentaciones sobre violaciones a derechos 
humanos desde otros espacios. Por ejemplo, cuando en ese mismo momento se abrie-
ron los canales institucionales para hablar sobre el tema en facultades de medicina o 
enfermería, en las que se comenzó a tratar a este tipo específico de violencia desde la 
una perspectiva biomédica, o en otros espacios en los que los hablantes pertenecían al 
sector de la salud, la violencia obstétrica se reducía a cometer violencia física o verbal, 
sin cuestionar la práctica cotidiana de la medicina, y en los casos más graves se atribuía 
a una mala praxis médica personal.

Por tanto, esta problemática es una constante, no solo para esa corte o los organis-
mos interamericanos de protección de derechos humanos, sino también para todo el 
universo de instituciones que resuelven e informan sobre derechos relacionados con 
el género, las personas gestantes y la reproducción de la vida como tal. El tema de 
fondo puede deberse a un problema de fundamentación de derechos humanos, que 
es un debate presente y constante en la materia. Hay quienes fundamentan los dere-
chos desde los documentos normativos del Estado y no desde la realidad viva de la 
sociedad y sus necesidades concretas. De ahí que se enuncien determinados derechos 
violados cuando se habla de violencia obstétrica, pero que al final se queden cortos 
para resolver una problemática tan amplia y constante.

También está el caso biomédico, en que el asunto de la violencia se reduce a con-
siderar acciones concretas e individuales de mala praxis médica y no se cuestionan 
las políticas públicas del Estado que desatienden la reproducción de la vida, o bien la 
política de los márgenes que mantiene bajas las expectativas de recibir una atención 
adecuada para estos casos. Aunque ese pueda ser el tema de fondo, lo que opera en la 
superficie es la utilización del razonamiento que califica a la violencia obstétrica solo 
como determinadas conductas específicas que son violentas y, por tanto, inaceptables. 
Pero el tema debe profundizarse, preponderantemente en estos juicios a los Estados.

Al estudiar las sentencias sobre los casos que la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos resolvía sobre la violencia obstétrica y analizar interdisciplinariamente el 
discurso que se usaba para describir las violencias que se calificaban de obstétricas, 
en sus diversas y muy recurrentes expresiones, se repara en que los casos en que se 
abordaban las violaciones a derechos humanos relacionadas con el género eran, casi 
siempre, resueltos o calificados de violatorios a un catálogo de derechos humanos 
que no remitían mucho a la realidad concreta de las mujeres o personas gestantes. Es 
por ello que se pensó en hablar de esa lógica argumental a partir de una categoría que 



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

20

defina la manera en la que desde los organismos interamericanos se abordaban esas 
violaciones y que además fuera capaz de describir el recorte de la realidad que se fabrica 
desde ahí para adaptarla al catálogo de derechos de los documentos internacionales. 
No solo la violencia obstétrica, sino que la mayoría de las violencias que se relacionan 
con el género requieren ser analizadas en función de un derecho más amplio que los 
derechos individuales que se consideran violados en cada una de las sentencias.

Luego, con el objeto de describir de alguna manera la forma en la que se trata con-
cretamente a la violencia obstétrica desde los mecanismos de protección del Sistema 
Interamericano de Protección de Derechos Humanos, se identifica que la forma de 
describir la violencia seguía una constante y que, por lo tanto, se configuraba un lenguaje 
específico en torno de esa forma de violencia, presente en los informes y sentencias que 
se emiten desde ese sistema de protección y que después se traducen en violaciones 
a derechos humanos. Llamamos a esa descripción de la violencia —quizá a falta de 
mejor nombre— lenguaje interamericano de la violencia obstétrica.

Lo que sucede con el Sistema Interamericano de Protección de Derechos Humanos 
es curioso, porque al abordar este tipo de violencia específica recorta la realidad de tal 
manera que la hace cuadrar en el catálogo de derechos de los documentos internacionales 
que se utilizan dentro del sistema de protección. Sin embargo, a la realidad en materia 
de violencia obstétrica le es insuficiente el marco de derechos que se utiliza. Por eso, 
llamamos «lenguaje interamericano» a la voz que configura un número importante 
de violencias hasta hacerla caber en un derecho concreto, muy específico y limitado.

El Sistema Interamericano de Protección de Derechos Humanos está compuesto 
principalmente por dos organismos importantes: la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos y la Comisión Interamericana de Derechos Humanos. El trabajo de cada una 
de esas sedes de protección es distinto, mas no por ello desvinculado entre sí. Entre 
las principales tareas de la primera, están las de aplicar e interpretar la Convención 
Americana sobre Derechos Humanos «Pacto de San José», suscrita en la Conferencia 
Especializada Interamericana sobre Derechos Humanos en San José, Costa Rica, 
realizada entre el 7 y el 22 de noviembre de 1969, así como tratar los asuntos conten-
ciosos en contra de los países que hayan incumplido con alguna de las disposiciones 
de aquella declaratoria de derechos.

Por su lado, la Comisión Interamericana de Derechos Humanos, con sede en Wash-
ington, Estados Unidos, trabaja con la misma Convención Americana, pero únicamente 
respecto de la promoción de los derechos humanos que ampara ese documento. Su 
trabajo se articula a partir de peticiones individuales que realizan las partes o de los 
resultados de monitoreo que hace al interior de los países, detectando líneas de tra-
bajo prioritario.4 Estos dos organismos de derechos humanos no son los únicos en 

4.  Debe mencionarse, además, que la Comisión Interamericana de Derechos Humanos ha servido 
de modelo para perfilar las comisiones de derechos humanos al interior de los países. Es el caso de la 



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

21

la región que trabajan a partir de documentos de corte internacional, pero es posible 
señalarlos como aquellos que tienen mayor injerencia en cada uno de los territorios, 
pues dependen (al menos en ideario) de las determinaciones en materia de relaciones 
internacionales que se deciden en la Organización de los Estados Americanos, que 
también tiene su sede principal en Estados Unidos.

Respecto de los documentos internacionales en materia de protección de derechos 
humanos, no solo se cuenta con la Convención Americana sobre Derechos Humanos 
de 1969, sino que hay otros instrumentos suscritos en formato de tratados para cada 
una de las materias específicas. Concretamente, en el tema de violencia contra la mujer, 
que es el campo en el que se ubica a la violencia obstétrica, está también la llamada 
Convención Interamericana para Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia Contra 
la Mujer (Convención Belém do Pará) de marzo de 1995. Por lo tanto, es a partir de 
esos dos documentos principales que se puede catalogar a la violencia obstétrica como 
una violación a derechos humanos en la sede internacional.

Hecha esta precisión, es necesario hablar del concepto de la «violencia obstétrica» 
a partir de ese «lenguaje interamericano». Se puede argumentar que se habla de esa 
violencia en un lenguaje concreto porque la manera en la que se tipologiza la violencia 
tiene un eco principal en las reparaciones del daño que la corte estima pertinentes 
condenar a cada Estado. En ese sentido, es un lenguaje que busca un resultado con-
creto, el de condenar a un Estado por violar tratados internacionales sobre derechos 
humanos, y con un lenguaje concreto, el del derecho burgués.5

Este «lenguaje interamericano» es, entonces, la síntesis que los organismos intera-
mericanos hacen por encuadrar conductas de violencia durante las etapas obstétricas 
con el catálogo de derechos humanos que está disponible en el Sistema Interamericano 
de Protección de Derechos Humanos. Es decir, es un lenguaje arbitrario, corto, muy 
superficial y poco eficiente para solventar la tarea de juzgar adecuadamente sobre el 
género, porque deja de lado aspectos estructurales importantes sobre la vida de las 
víctimas de violaciones a derechos humanos. Estas violaciones no son solamente las 
que alcanza a recoger a partir de los hechos probados, sino que además olvida las con-
dicionantes estructurales que atraviesan al género con relación a los derechos humanos.

Para tener una perspectiva gráfica, en la tabla 1 se sintetizan las sentencias de la 
Corte Interamericana de Derechos Humanos revisadas en este artículo. Por una parte, 

Comisión Nacional de Derechos Humanos para México, de las Defensorías del Pueblo de Colombia y 
Perú, y particularmente del Instituto Nacional de Derechos Humanos de Chile.

5.  Entendemos por derecho burgués al derecho surgido con motivo de los cambios sociales y eco-
nómicos que tuvieron lugar en Occidente a partir de la ilustración y que transformaron también a las 
instituciones jurídicas para dar lugar a las relaciones comerciales y jurídicas burguesas. Como ha referido 
Jesús Antonio de la Torre Rangel (2006: 50), la burguesía también condicionó la fundamentación de 
derechos humanos únicamente a relaciones individuales entre particulares, por eso se habla de derechos 
individuales en los textos constitucionales.



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

22

Tabla 1. Documentos de la Corte Interamericana de Derechos Humanos en materia de violencia obstétrica.

Documento Violencia enunciada Derecho humano violado

Sentencia del caso 
Comunidad Indígena 
Xákmok Kásek contra 
Paraguay (dictada el 24 de 
agosto de 2010)*

•	 Muerte durante el parto a causa de falta de 
atención médica

•	 Situación de exclusión
•	 Pobreza extrema
•	 Falta de acceso a servicios de salud
•	 Falta de documentación sobre la causa de 

muerte

•	 A la vida

Sentencia del caso I.V. 
contra Bolivia (dictada el 
30 de noviembre de 2016)

•	 Cesárea y ligadura de trompas de Falopio sin 
consentimiento y bajo anestesia epidural

•	 Falta de acceso a la justicia
•	 Afectaciones físicas y psicológicas posteriores

•	 A la integridad personal
•	 A la libertad personal
•	 A la dignidad
•	 A la vida privada y familiar
•	 Al acceso a la información
•	 A fundar una familia
•	 Al reconocimiento de la personalidad jurídica

Sentencia del caso 
Manuela y otros contra El 
Salvador (dictada el 2 de 
noviembre de 2021)

•	 Falta de acceso a servicios de salud
•	 Criminalización de situaciones de una 

emergencia obstétrica
•	 Invasión excesiva e innecesaria en las 

diligencias de investigación de la fiscalía
•	 Allanamiento injustificado del domicilio de 

la víctima
•	 Tratos crueles e inhumanos
•	 Falta de acceso a una defensa adecuada
•	 Pena excesiva y falta de atención médica 

durante el cautiverio

•	 A la vida
•	 A la integridad personal
•	 A la libertad personal
•	 A las garantías judiciales
•	 A la honra y dignidad
•	 A la igualdad
•	 Al desarrollo progresivo
•	 A la obligación de respetar derechos humanos
•	 Al deber de adoptar disposiciones de derecho 

interno

Sentencia del caso Brítez 
Arce y otros contra 
Argentina (dictada el 16 
de noviembre de 2022)

•	 Muerte durante o causa del parto
•	 Desconocimiento de la causa de la muerte
•	 Falta de atención médica en los controles 

prenatales
•	 Largas horas de espera injustificadas en el 

recinto hospitalario

•	 A la vida
•	 A la integridad personal
•	 A la salud
•	 A las garantías judiciales y a la protección 

judicial
•	 A la integridad personal
•	 A la protección a la familia y derechos de la 

niñez

Sentencia del caso 
Rodríguez Pacheco y otra 
contra Venezuela (dictada 
el 1 de septiembre de 
2023) 

•	 Mala praxis de procedimientos médicos 
durante la cesárea

•	 No escuchar a la paciente que pedía la práctica 
de un procedimiento de histerectomía y cerrar 
la cavidad

•	 Posteriormente realiza histerectomía parcial 
por hemorragia

•	 A las garantías judiciales en casos de violencia 
obstétrica

•	 A la integridad personal
•	 A la protección judicial
•	 A la salud



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

23

se muestran diversas expresiones o modalidades de la violencia obstétrica, las mismas 
que se han venido catalogando y desarrollando con el trabajo de investigación desde 
diversas temáticas o perspectivas. Estas expresiones de violencia son, en su mayoría, 
del todo comunes; es decir, el tipo de maltrato es prácticamente una violencia estan-
darizada. Por otra parte, la tabla nos muestra la manera en la que, a la luz de la línea 
jurisprudencial de la Corte Interamericana de Derechos Humanos, se han tipologizado 
esas violencias; es decir, la manera en la que, a partir de los hechos probados, se ha 
hecho la síntesis de los derechos que se consideran violados.

Lo que la tabla 1 demuestra es una síntesis sobre la linealidad de lo que llamamos 
lenguaje interamericano de la violencia obstétrica, es decir, el ejercicio de encuadrar 
determinadas conductas que son violencia física dentro del catálogo de derechos 
humanos del que se vale como única fuente la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos. Además de las sentencias en las que se ha trabajado el tema, también se 
incorporó el Informe de la Comisión Interamericana de Derechos Humanos Violencia 
y discriminación contra mujeres, niñas y adolescentes: Buenas prácticas y desafíos en 
América Latina y en el Caribe en 2019. De ese documento es posible observar cómo 
se realiza el mismo ejercicio, pero a partir de la revisión sistemática de los países 
miembros, concluyendo que la violencia obstétrica produce lesiones individuales a 
quienes la sufren, sin que se incorporen otros marcos de análisis para complementar 
ese cuadro de violaciones a derechos humanos.

La linealidad de las consideraciones planteadas por las sentencias y los informes 
puede explicarse por la tradición jurídica que pesa demasiado sobre el trabajo de los 
juzgadores, quienes, al analizar violaciones a derechos humanos, emulan el trabajo 
que tradicionalmente se ha hecho desde otras materias del derecho, como puede ser 
el caso de las demandas por responsabilidad civil. Pero, al mismo tiempo y en mayor 
medida, tiene que ver con el marco tan acotado que se tiene sobre la fundamentación 
de los derechos humanos. En ese sentido, es de suma pertinencia plantear una crítica 
a los derechos humanos como discurso liberal burgués y la manera en la que estos 
impactan en las sentencias de la Corte.

Documento Violencia enunciada Derecho humano violado

Informe Violencia y 
discriminación contra 
mujeres, niñas y 
adolescentes: Buenas 
prácticas y desafíos en 
América Latina y en el 
Caribe (2019)

Trato irrespetuoso y ofensivo durante el parto
Todas las situaciones de tratamiento irrespetuoso, 
abusivo, negligente o de negación de tratamiento 
durante el embarazo, la etapa previa y el parto o 
postparto en centros de salud públicos o privados

A la vida
A la salud
A la integridad física
A la no discriminación

* Se hace la precisión de que el caso no versa concretamente sobre la materia de violencia obstétrica, sin embargo, la Corte analiza el tema dentro de 
la sentencia por el fallecimiento de Remigia Ruiz, víctima de muerte materna.



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

24

Cabe señalar que esta crítica no aporta elementos nuevos. Ya en el siglo XIX, en el 
ensayo Sobre la cuestión judía de 1843, Marx planteó esa crítica a las declaraciones de 
derechos humanos europeas, señalando como principal problema que hacían imposible 
la emancipación al estar pensadas desde la burguesía capitalista. Lo que hoy se tiene no 
es muy diferente. Siguiendo al propio Marx, es posible argumentar que, en gran medida, 
las declaraciones de derechos humanos que sirven de base para fundamentar las reso-
luciones que se emiten dentro del Sistema Interamericano de Protección de Derechos 
Humanos son pensadas desde la teoría liberal del derecho burgués. Esta cuestión no 
es menor ni es de sorprender, porque la base material corresponde a la base ideológica 
(Marx y Engels, 2021), lo que implica al pensamiento sobre los derechos humanos. En 
ese sentido, si ha de aplicarse alguna sanción con base en esos derechos a cualquiera 
de los Estados que suscribieron dichos tratados, las consideraciones para hacerlo no 
serán del corte emancipador, sino que lo serán únicamente en la dimensión normativa.

Además, este tema incide directamente en la fundamentación de derechos huma-
nos porque, desde el derecho liberal burgués, el fundamento único sustantivo de esos 
derechos es el metadiscurso de los dispositivos normativos, basado en los valores 
liberales burgueses como la propiedad privada o la libertad contractual. A pesar de 
que esa tradición tiene un fuerte peso en la cultura jurídica, es posible reescribir esta 
fundamentación de los derechos humanos desde otras lógicas que permitan la vida 
material, lo que implicaría verlos como dispositivos pertinentes para la liberación de 
las sociedades. Tan solo en el tema de este artículo, los derechos que las sentencias 
consideran como vulnerados cuando se habla de violencia obstétrica realmente no 
tienen una incidencia directa en la emancipación social y la autonomía reproductiva, 
sino que se refieren en mayor medida al catálogo de derechos que se desprenden de 
la igualdad sustantiva, y en lo concerniente a la salud, a las libertades negativas de la 
teoría liberal burguesa.

La propuesta concreta de este texto para que puedan fundamentarse adecuada-
mente los derechos humanos que se transgreden con las violencias de corte obstétrico 
consiste en que se defina un nuevo marco de categorías para que sean utilizadas en el 
ejercicio jurisdiccional cuando se trata de derechos humanos. Estas serían, a su vez, 
las categorías con las que se pretendería superar la lógica de linealidad violencia física/
violación a derechos humanos, para sustituirla por una lógica emancipadora. Para ello, 
se propone la incorporación de dos conceptos claves aportados por los movimientos 
feministas con enfoque racial: el enfoque interseccional y la justicia reproductiva.

Interseccionalidad y justicia reproductiva como conceptos útiles  
para juzgar violaciones a derechos humanos

En el campo de las relaciones sociales hay una complejidad que el derecho no ha sido 
capaz de incorporar a los análisis de la realidad que delimita con sus sentencias. Sin 



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

25

embargo, esto no es obra de su incapacidad, sino que es culpa de su origen y tradición 
burgueses, como ya se mencionó. Desde el derecho, o al menos desde la tradición 
jurídico-románica, sería impensable que se hablara de su capacidad de emancipación 
o de cambio. Ya desde diversos autores, como Novoa Monreal en El derecho como 
obstáculo al cambio social (2007), se ha hablado de que existe una desconexión severa 
entre lo que se encuentra legislado en la norma y las realidades sobre las que recae 
ese derecho.

En esta línea, uno de los errores más grandes que han cometido los operadores 
es el de considerar que los sujetos a los que se refiere la norma conviven en iguales 
condiciones entre ellos, sustentando este hecho en el principio de igualdad. Esto, 
evidentemente, es falso. La acción social no sucede con sujetos homogéneos entre 
sí, sino que se desarrolla entre personas de diferentes capacidades, contextos y razas, 
quienes además están, la mayoría de ellos, sometidos a diversas opresiones. Esto tiene 
una conexión directa con la crítica que Marx aportó directamente a los trabajos sobre 
sociología que se produjeron en la época. Para él, la acción se da entre sujetos que 
pertenecen a diversos grupos y que provienen de diversas clases sociales (Bagú, 1970).

Desde esta óptica, los aportes que los movimientos feministas han introducido en 
ese mismo juego teórico resultan esenciales. Cuando hablamos de mujeres oprimidas 
por las relaciones patriarcales, no hablamos de mujeres en una situación de igualdad, 
sino de aquellas que provienen de diversos contextos de raza y clase. Este es el lugar 
en el que se han posicionado la mayoría de las teóricas latinoamericanas sobre el tema. 
En la actualidad, el impulso de los movimientos feministas es el que ha contribuido de 
manera notable a la formación de una perspectiva en derechos humanos, especialmente 
en lo que respecta a la salud sexual y reproductiva. Este avance ha sido acompañado 
por profundos debates acerca de cómo interpretar la interseccionalidad, ya que sus 
significados pueden variar e incluso contradecirse en ciertos contextos. En ese sentido, 
cuando hablamos de derechos sexuales y reproductivos, debemos hablar también de 
que estos se ven afectados por las diversas condiciones de clase y raza, perspectivas 
que pueden ser útiles para contextos como el de América Latina.

El término «interseccionalidad» fue introducido en derecho por Kimberlé Crenshaw 
(1989) durante un caso contra General Motors, al notar que no existía una categoría 
legal para abordar las múltiples formas de opresión que enfrentaban las trabajadoras 
negras en la empresa (Viveros Vigoya, 2016). Crenshaw buscaba destacar que las mujeres 
no solo enfrentan violencia por su género, sino que la combinación de raza y género 
genera diferentes niveles de discriminación. Debe aclararse que la interseccionalidad 
no se limita a identificar categorías de opresión, sino que incluye los grados y especi-
ficidades de cada una de ellas. Según Patricia Hill Collins (citada en Viveros Vigoya, 
2016: 17), este concepto implica analizar tanto aspectos macrosociológicos como mi-
crosociológicos, ya que es necesario considerar cómo las estructuras de desigualdad 
afectan tanto a nivel colectivo como individual. Por su parte, Danièle Kergoat (citada 



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

26

en Viveros Vigoya, 2016: 11) destaca que las relaciones sociales son inseparables y 
se producen de manera simultánea, lo que significa que las experiencias no pueden 
dividirse de forma secuencial. La dominación, entonces, debe entenderse como una 
construcción histórica moldeada por experiencias concretas que se manifiestan de 
diversas maneras. Por lo tanto, intentar generalizar estas opresiones para describir 
una dominación específica sería inapropiado.

La interseccionalidad busca comprender las relaciones sociales como construcciones 
simultáneas en distintos ejes, como la clase, el género y la raza, en contextos históricos 
específicos. Estos contextos muestran cómo las interacciones entre estas categorías 
les otorgan significado y reflejan las posibilidades de los actores sociales de enfatizar 
o minimizar aspectos de su identidad según el entorno (Kergoat, citada en Viveros 
Vigoya, 2016). Mara Viveros Vigoya (2016: 8) enfatiza que toda dominación es inter-
seccional, ya que se origina en las relaciones entre género, raza y clase. Sin embargo, 
algunas corporalidades gozan de privilegios que permanecen invisibles debido a su 
naturalización en dichas relaciones. Los análisis interseccionales destacan, por un lado, 
la diversidad de experiencias de sexismo entre las mujeres y, por otro, la existencia de 
posiciones sociales que no sufren marginación ni discriminación porque representan 
la norma, como la masculinidad, la heteronormatividad y la blanquitud.

Nina Lykke describe la interseccionalidad como un espacio discursivo donde 
convergen distintas posturas feministas en diálogos críticos o conflictos productivos. 
Aunque ha sido ampliamente adoptada dentro y fuera de la academia, Lykke (citada 
en Viveros Vigoya, 2016: 5) advierte sobre su despolitización e insiste en contextua-
lizar estas teorías para aplicarlas de forma crítica y creativa. En América Latina, esta 
contextualización incluye la noción de colonialidad de género y el mito del mestizaje 
como fundamento de las relaciones sociales. María Lugones, en su artículo «Hacia un 
feminismo descolonial» (2011), critica el universalismo y eurocentrismo del concepto 
de género occidental, así como su adopción por feminismos blancos de la región. 
Basándose en Oyeronke Oyewumi y en las ideas de Aníbal Quijano sobre la colonia-
lidad del poder y la raza, Lugones desarrolla el concepto de colonialidad de género. 
Aunque valora el cuestionamiento de Quijano al eurocentrismo, al mismo tiempo 
critica que este no desafía el carácter occidental del género ni su rol como principio 
organizador del poder.

Por su parte, Breny Mendoza explica que la interseccionalidad

Cuestiona la universalidad y la binariedad jerárquica de los sexos y los géneros, 
así como la dualidad heterosexualidad-homosexualidad que las epistemologías occi-
dentales han asumido e impuesto violentamente como verdades y preceptos morales 
incuestionables, a través de procesos de conquista y colonización, evangelización, 
guerras imperialistas, imperialismo cultural epistemicidios, globalización neoliberal, 
etcétera (2014: 46).



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

27

Desde la óptica concreta de los derechos analizados en este trabajo, podemos 
catalogar a la violencia obstétrica como un derecho que se sitúa en el campo de los 
derechos sexuales y reproductivos, por lo que su violación concreta se centraría en 
ese campo de estudio. Particularmente, según Paloma Bonfil (2014), los derechos se-
xuales y reproductivos forman parte del conjunto de derechos humanos inalienables, 
garantizando que las personas puedan tomar decisiones de manera libre, sin enfrentar 
violencia, coacción ni discriminación. Esto abarca tanto aspectos relacionados con la 
sexualidad en términos físicos y relacionales como en lo referente a la reproducción, 
incluyendo la libertad para decidir sobre la propia fertilidad. Este derecho incluye no 
tener hijos o tenerlos según el número, el intervalo y el momento que las personas, 
individualmente o en pareja, consideren apropiados, sin ningún tipo de imposición, 
desigualdad o agresión. En la actualidad, esta perspectiva se ha expandido para abarcar 
los entornos institucionales, culturales y políticos donde se toman decisiones y se dan 
comportamientos relacionados con la sexualidad y la reproducción.

Asimismo, se consideran los factores que generan desigualdades en su ejercicio 
entre géneros, generaciones y distintos grupos sociales. De este modo, se reconoce la 
existencia de desequilibrios de poder dentro de los procesos reproductivos. Por lo tanto, 
la demanda por salud sexual y reproductiva no se limita únicamente a exigir servicios 
adecuados y de calidad al Estado, sino que incluye también la lucha por espacios de 
decisión y autonomía dentro de las familias y comunidades, así como su despliegue 
en las dinámicas locales de la vida social y en las relaciones entre las comunidades y 
las estructuras de la sociedad nacional (Bonfil, 2014: 27).

El acceso a estos derechos se define en términos de poder y recursos, lo que implica 
la capacidad de las personas para tomar decisiones y contar con los medios necesarios 
para llevarlas a cabo (Bonfil, 2014). En este sentido, el Estado, junto con las condicio-
nes estructurales de exclusión y atraso, desempeña un papel esencial en garantizar el 
acceso a estos derechos. Esto depende tanto de las posibilidades de negociación en 
las relaciones sociales inmediatas como del nivel de aceptación y validación de estos 
derechos por parte de la comunidad (Bonfil, 2014: 27).

El enfoque de género también complejiza la comprensión de estas opresiones. Su 
utilización exclusiva ha sido severamente cuestionada por las feministas afroamericanas 
e indígenas en América Latina, pues se ha señalado que no todas las formas de opresión 
pueden explicarse únicamente a través de esa categoría. Además, han cuestionado las 
alianzas entre feministas blancas latinoamericanas y el Estado, que se han planteado 
como estrategias para combatir la violencia contra las mujeres y para lograr el acceso a 
la ciudadanía. Critican que estos enfoques hegemónicos ignoran que, históricamente, 
las mujeres indígenas y afroamericanas han enfrentado tanto la violencia estatal como 
la discriminación racial. Estas problemáticas se reflejan en discursos dominantes a nivel 
local que frecuentemente justifican mecanismos patriarcales e íntimos de exclusión y 
control. Por ello, cuestionan el marco de los derechos humanos, al considerarlo centrado 



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

28

en el Estado y de orientación liberal, sin un análisis crítico del mismo. Esto revela una 
falta de reconocimiento histórico de cómo se han conformado los Estados-nación. En 
este contexto, los feminismos dominantes se basan en un proyecto de modernidad 
occidental desvinculado de las realidades históricas de los países y enmarcado en un 
simbolismo de mestizaje (Mendoza, 2014).

Un ejemplo claro se encuentra en el ámbito de la salud sexual y reproductiva, donde 
los principios de derechos individuales y ciudadanía se sustentan en valores libera-
les. Prácticas como la anticoncepción forzada demuestran que este reconocimiento 
como derecho solo tiene sentido si se eliminan los componentes raciales, capitalistas 
y coloniales del Estado-nación. Sin embargo, las normativas de derechos humanos, 
tanto nacionales como internacionales, no consideran cómo se interrelacionan la falta 
de acceso, la violencia en su ejercicio o la violencia obstétrica con la discriminación 
racial y étnica, la exclusión social y las particularidades de los modelos económicos de 
desarrollo. Esto dificulta identificar las múltiples formas de opresión que atraviesan los 
cuerpos, que determinan la manera en que las personas viven y entienden su realidad.

En este contexto, la perspectiva interseccional resulta clave para analizar cómo 
se construyen socialmente las categorías de discriminación basadas en clase, género, 
raza, etnicidad y generación. Estas categorías configuran desigualdades sociales que 
se manifiestan a través del cuerpo. En lugar de entender al capitalismo, patriarcado y 
racismo como sistemas de opresión independientes, es crucial analizar cómo se interre-
lacionan y construyen mutuamente, determinando las jerarquías sociales que afectan 
a las mujeres. El capitalismo neoliberal contemporáneo no puede ser comprendido sin 
reconocer sus dimensiones raciales y sexistas, que posicionan especialmente a las mu-
jeres indígenas en los niveles más bajos de la estructura social (García y Bernal, 2010).

La reflexión propuesta por Juliana Díaz (2016) permite visibilizar de qué forma 
categorías de opresión como el género, la edad y el origen étnico estructuran diferen-
cialmente las experiencias cotidianas de las mujeres y personas gestantes, así como 
su manera de habitar, percibir y significar el mundo que les rodea. Esta perspectiva 
se inscribe en un marco de análisis que reconoce la inscripción encarnada de las re-
laciones de poder en los cuerpos y subjetividades, así como su carácter situado. En 
consonancia con esta línea crítica, Rita Segato (2013) subraya la necesidad de historizar 
las relaciones sexo-genéricas desde América Latina, argumentando que dicha región 
constituye un escenario en el que confluyen múltiples dimensiones de la colonialidad. 
En este entramado, las relaciones de género se encuentran profundamente atravesadas 
por jerarquías raciales que adquieren especificidad histórica y territorial, y que deben 
ser analizadas de forma conjunta para comprender la configuración particular de las 
violencias y desigualdades (Segato, 2013: 21).

Desde una perspectiva complementaria, Silvia Federici (2020) examina cómo 
los sistemas de dominación capitalistas, coloniales y patriarcales colocan al cuerpo 
—especialmente el cuerpo de las mujeres— en el centro de los dispositivos políticos, 



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

29

disciplinarios y epistémicos. En su crítica a las formas contemporáneas de control sobre 
la reproducción, Federici advierte que no es posible concebir un «cuerpo femenino» 
único ni universal, pues las condiciones en que las mujeres ejercen o son privadas de 
su capacidad reproductiva están profundamente mediadas por su posición de clase, 
su raza y su contexto geopolítico. Como afirma la autora: «Hay relativamente pocas 
mujeres en el mundo que puedan decidir hoy en día si quieren tener hijos y las con-
diciones en las cuales tenerlos» (Federici, 2020: 27).

Desde este enfoque, la articulación entre los aportes del feminismo decolonial y 
la teoría interseccional posibilita una lectura crítica de las múltiples formas de subor-
dinación que operan de manera simultánea y entrelazada. Esta perspectiva evidencia 
cómo los procesos de universalización de lo particular y de particularización de lo 
universal configuran jerarquías que naturalizan la desigualdad. En consecuencia, las 
relaciones de poder deben ser comprendidas como dinámicas complejas, históricamente 
situadas y contextualmente específicas, que modelan tanto las condiciones materiales 
como los significados simbólicos mediante los cuales los cuerpos son gestionados, 
disciplinados y jerarquizados (Díaz, 2016). Por esta razón, la perspectiva interseccio-
nal se presenta como una herramienta esencial para entender las conexiones entre la 
violencia estructural y las formas de violencia interpersonales que enfrentan mujeres 
y personas gestantes en el contexto de sus procesos reproductivos.

Con ayuda de la teoría interseccional expuesta, es pertinente analizar —al igual 
que lo han hecho diversas activistas— los casos de violencia obstétrica mencionados 
en este artículo. Así, por ejemplo, en uno de los casos expuestos en el que la Corte 
Interamericana de Derechos Humanos tuvo que indagar sobre muerte materna, el 
caso de la Comunidad Indígena Xákmok Kásek contra Paraguay, observamos que el 
tema principal no es la violencia obstétrica, sino el estudio del fondo de la controversia 
atinente a la recuperación de diversos predios que fueron robados a la comunidad por 
ese Estado para ser vendidos a una potencia extranjera. La Corte Interamericana de 
Derechos Humanos constató lo siguiente:

Respecto a la muerte de Remigia Ruiz, quien falleció en 2005 a los 38 años de edad, 
y quien se encontraba embarazada y no recibió atención médica, muestra varias de 
las características propias de casos de mortalidad materna, a saber: muerte durante el 
parto sin adecuada atención médica, situación de exclusión o pobreza extrema, falta 
de acceso a servicios de salud adecuados, falta de documentación sobre la causa de la 
muerte, entre otros (2010: párrafo 23).

La pregunta entonces sería: ¿Remigia Ruiz falleció a causa de su condición de clase, 
de su condición de marginalidad, de su condición indígena o por ser mujer? Quizá se 
debe a todas ellas. El análisis interseccional privilegia la oportunidad de comprender 
la manera en la que diversas opresiones son cotidianas y operan en un solo sujeto. 
Por eso, la intersección sería el análisis concreto que se plantea debiera figurar en las 



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

30

resoluciones que la Corte contempla, y que debiera tener un peso adecuado en las 
reparaciones del daño que posteriormente van a figurar en la sentencia.

Es importante resaltar, también, que en el páramo del derecho internacional de los 
derechos humanos estas categorías no están ni siquiera mencionadas. Estos análisis, 
a lo sumo, forman parte de las discusiones que se dan dentro de la academia, y en ese 
sentido, más que una ventaja, que estén reducidos solo a un espacio controlado por 
especialistas es una limitación. Solo hablar de la categoría de género para los documen-
tos internacionales en materia de derechos humanos es impensable, pues existe aún 
demasiada resistencia para adoptar categorías que puedan ser porosas y que puedan 
entablar nuevos debates en torno de las obligaciones de los Estados. Se prefiere tocar 
esos temas desde el punto de vista del derecho a la igualdad y no discriminación, que 
pone a las mujeres, problemáticamente, en un plano de igualdad frente a la medida 
masculina (Orjuela Ruiz, 2012). Quizá con algo más de interpretación, ese tratamiento 
puede abarcar a las disidencias sexo genéricas o del espectro de la diversidad, aunque 
lo común sigue siendo el binarismo.

En relación con la interseccionalidad, es pertinente destacar el análisis jurispruden-
cial desarrollado por la Corte Interamericana de Derechos Humanos, el cual se refleja 
en diversas sentencias. Es necesario hacer dos precisiones al respecto: en primer lugar, 
aunque en algunos de los documentos formales de la Corte no se utiliza explícitamente 
el término «interseccionalidad», sí se lleva a cabo un análisis que abarca múltiples ejes 
de opresión, lo que justifica la selección de los casos. En segundo lugar, las sentencias 
mencionadas no abordan directamente la violencia obstétrica, sin embargo, permiten 
trazar una línea jurisprudencial relevante para este análisis.

En este contexto, se identifican sentencias clave como la del caso Atala Riffo y niñas 
contra Chile,6 en la que la Corte Interamericana de Derechos Humanos analizó la res-
ponsabilidad internacional del Estado chileno por el trato discriminatorio y la interfe-
rencia arbitraria en la vida privada y familiar de Karen Atala, derivado de su orientación 
sexual. En este caso, el proceso judicial que resultó en el retiro de la custodia de sus hijas 
se sustentó en prejuicios discriminatorios, específicamente en la percepción de que la 
orientación sexual de Atala representaba una amenaza para el bienestar de las menores. 
La Corte, finalmente, reconoció que la decisión judicial que otorgó la custodia al padre 
se fundamentó en estereotipos discriminatorios relacionados con la orientación sexual 
y el género. Esta intersección cristalizó prejuicios sobre la maternidad, afectando el 
derecho a la familia y el interés superior del niño, lo que refuerza la complejidad de la 
discriminación que Atala experimentó a lo largo del proceso.

A su vez, en el caso Gonzales Lluy y otros contra Ecuador,7 se aborda la situación de 
Talía Gabriela Gonzales Lluy, quien a los tres años fue contagiada con VIH debido a 

6.  Sentencia dictada el 24 de febrero de 2012.
7.  Sentencia dictada el 1 de septiembre de 2015.



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

31

una transfusión de sangre. El informe de fondo señala que Talía fue víctima de discri-
minación, siendo impedida de asistir a la escuela y enfrentando exclusión social junto 
con su familia, quienes sufrieron dificultades para acceder a vivienda. La Corte destacó 
que la situación de Talía reflejó la intersección de múltiples factores de vulnerabilidad, 
incluyendo su condición de niña, mujer, persona con VIH y en situación de pobre-
za. Esta intersección contribuyó a una discriminación específica, ya que la pobreza 
impactó en su acceso a atención médica, en su integración al sistema educativo y en 
su derecho a una vivienda digna. Además, la condición de Talía como niña con VIH 
afectó negativamente su desarrollo integral, lo que subraya la necesidad de un apoyo 
estatal más robusto, especialmente para su proyecto de vida.

Por otro lado, en el caso Guzmán Albarracín y otras contra Ecuador,8 se analiza la 
violencia sexual sufrida por Paola Guzmán Albarracín a manos de un miembro del 
personal de su institución educativa, lo que la llevó al suicidio. La Corte consideró 
que los actos perpetrados contra Paola fueron un claro ejemplo de violencia sexual 
interseccional, marcada por su edad y género, concluyendo que el Estado ecuatoriano 
no adoptó medidas adecuadas para proteger a Paola ni garantizarle una educación 
integral y libre de violencia, lo que aumentó su vulnerabilidad. Finalmente, en el caso 
Vicky Hernández y otras contra Honduras,9 se aborda la violencia y discriminación 
sufridas por Vicky Hernández, una mujer trans que fue asesinada tras un incidente con 
la policía. La Corte destacó la discriminación interseccional basada en su identidad de 
género, y determinó que el Estado hondureño no cumplió con su deber de investigar 
adecuadamente el crimen, vulnerando los derechos de las personas trans.

El análisis realizado pone de manifiesto la relevancia de incorporar la intersecciona-
lidad en el abordaje de los casos de violencia obstétrica. Tal como se ha argumentado 
en las sentencias precedentes, la convergencia de factores como el género, la edad, la 
orientación sexual, la clase social y la condición de salud incrementa la magnitud de 
los efectos de las violencias. La implementación de un enfoque interseccional en el 
análisis facilita una comprensión más compleja y matizada de las diversas formas de 
opresión que las mujeres enfrentan, lo cual resulta esencial para el diseño de estrategias 
de reparación más adecuadas y eficaces.

En esta perspectiva interseccional, se hace presente también otra propuesta importante 
para fundamentar derechos humanos desde el enfoque de raza, clase y género, con el 
propósito de que sirvan de insumos para juzgar violaciones a derechos humanos con 
motivo de la violencia obstétrica. Para los efectos de este ensayo, es importante hablar 
de una propuesta estudiada por activistas negras que tiene una utilidad práctica para 
juzgar en esa materia. Desde estos activismos, se ha hablado de justicia reproductiva 
para hacer énfasis en las políticas de natalidad para quienes la marginalidad y el nulo 

8.  Sentencia dictada el 24 de junio de 2020.
9.  Sentencia dictada el 26 de marzo de 2021.



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

32

acceso a derechos es una norma constante, dados los condicionamientos de género, 
raza y clase como factores de acceso a derechos.

La justicia reproductiva se erige como un marco transformador para abordar los 
derechos humanos de las mujeres en toda su complejidad. Este concepto, defendido 
y desarrollado por activistas como Loretta Ross (2017), subraya que las decisiones 
reproductivas de las personas no pueden ser separadas de las condiciones sociales, 
económicas y raciales en las que viven, es decir, deben comprender o abarcar el en-
foque interseccional. Desde esta perspectiva se revela la conexión existente entre los 
derechos reproductivos y la justicia social, destacando la centralidad de las mujeres 
negras como líderes y defensoras de esta causa.

La justicia reproductiva se diferencia de los enfoques tradicionales al ampliar su 
alcance más allá de la lucha por el aborto. Este marco promueve tres derechos funda-
mentales: el derecho a tener hijos, el derecho a no tenerlos y el derecho a criarlos en 
entornos seguros y sostenibles (Ross, 2017). Esta visión integradora reconoce que los 
factores estructurales, como la pobreza y el racismo, han limitado históricamente las 
opciones reproductivas de comunidades marginadas, especialmente de las mujeres 
negras. En lugar de tratar estas cuestiones de manera aislada, la justicia reproductiva 
plantea un enfoque holístico que incluye acceso a la salud, educación y estabilidad 
económica como prerrequisitos esenciales para ejercer estos derechos.

De acuerdo con Ross, un análisis histórico demuestra cómo la eugenesia y el ra-
cismo institucional han afectado de manera desproporcionada a las mujeres negras. 
Desde políticas de esterilización forzada hasta la imposición de barreras para acceder 
a servicios de salud, la opresión sistemática ha buscado controlar los cuerpos y deci-
siones de estas mujeres. Al denunciar estas prácticas, la justicia reproductiva no solo 
exige la reparación de injusticias pasadas, sino también la implementación de políticas 
inclusivas que garanticen autonomía corporal y equidad (Ross, 2017). En este contexto, 
la intersección entre justicia social y derechos reproductivos se vuelve ineludible. La 
autora señala que no es posible separar la lucha por los derechos reproductivos de 
cuestiones más amplias como la desigualdad económica y la discriminación racial. La 
pobreza, por ejemplo, restringe el acceso a métodos anticonceptivos, atención prenatal 
y recursos para criar a los hijos en condiciones dignas. Así, la justicia reproductiva 
plantea una visión interseccional que toma en cuenta cómo género, raza y clase social 
interactúan para crear barreras a la equidad y la liberación de las mujeres.

En la misma línea que Ross, Angela Y. Davis (1983) considera que los derechos 
sexuales y reproductivos son un prerrequisito esencial para la emancipación de las 
mujeres, opinión que está íntimamente relacionada con la fundamentación de los 
derechos humanos de las mujeres racializadas, concretamente latinoamericanas, desde 
el corte de estudio. Una visión limitada en este aspecto puede tener efectos contrapro-
ducentes en el reconocimiento de esa violencia.



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

33

De esta suerte, la justicia reproductiva es mucho más que un conjunto de demandas 
individuales: como parte de un movimiento colectivo, busca transformar las estructu-
ras sociales que perpetúan la desigualdad, abordando de manera integral los derechos 
reproductivos. Si se lleva este análisis y propuesta hecha desde los feminismos negros 
a América Latina, la justicia reproductiva resulta, en efecto, un marco importante para 
develar las múltiples estructuras que oprimen a las mujeres y personas gestantes que 
son atravesadas por cuestiones de raza, género y clase social. Esta propuesta puede 
operar desde una posición emancipadora de las mujeres con relación a las estructuras 
que impiden el acceso a derechos sexuales y reproductivos. En ese sentido, se propone 
que la justicia reproductiva no solo sea un marco de análisis, sino que al mismo tiempo 
sea un derecho concreto que tenga como fundamento la reivindicación de las mujeres 
respecto de esos mecanismos de opresión.

Revisitando el caso Comunidad Indígena Xákmok Kásek contra Paraguay, la Corte 
Interamericana de Derechos Humanos determinó que, por la muerte materna de 
la señora Remigia Ruiz, el Estado había cometido violación al derecho a la vida, de 
conformidad con el artículo primero de la Convención Americana sobre Derechos 
Humanos. Desde un análisis interseccional, en el que se analizan los diversos meca-
nismos de opresión, como el género, la raza y la clase, la cita de ese derecho queda 
corto en el entendido de que el Estado no solamente violó el derecho a la vida, sino 
una multiplicidad de derechos relacionados con la permanencia en esas estructuras 
de opresión, que finalmente culminan en la muerte materna.

Para continuar con esta ejemplificación, se considera el caso Brítez Arce y otros 
contra Argentina, que podemos catalogar como de los más típicos en cuanto a lo que 
violencia obstétrica se refiere, para el que la Corte Interamericana de Derechos Hu-
manos determinó que se había violado el derecho a la vida, a la integridad personal y 
a la salud. Posteriormente, con el actuar de los deudos, al no encontrar una reparación 
digna dentro de la justicia argentina, la Corte determinó que se violaron los derechos 
a las garantías judiciales y a la protección judicial, a la integridad personal de los fa-
miliares y a la protección a la familia y derechos de la niñez, al dejar en desamparo a 
sus hijos. Nuevamente, en la sentencia existe una falta de consideraciones sobre las 
estructuras que oprimen a las mujeres y personas gestantes en sus derechos sexuales 
y reproductivos, lo que implica que hay una necesidad latente de marcos elementales 
de derechos que abonen al análisis de dichas estructuras.

Es por ello que una de las propuestas de análisis elementales en este artículo es la de 
incorporar la justicia reproductiva como un derecho humano con relación a los dere-
chos sexuales y reproductivos. Esta propuesta se hace sobre la base de la insuficiencia 
que el término «derechos sexuales y reproductivos» tiene para describir que existen 
estructuras de opresión multidireccionales que impiden ese goce, y que cuando existe 
una restricción a esos derechos no solo se habla de esa parte sustantiva, sino que de 
diversas estructuras que impiden ese goce de derechos.



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

34

La reparación del daño desde los marcos de interseccionalidad  
y justicia reproductiva

Como se ha expuesto a lo largo de este artículo, la violencia obstétrica es un tema poco 
abarcado dentro de la justicia interamericana y otras instancias. Concretamente, en 
lo que respecta a la Corte Interamericana de Derechos Humanos y el trabajo que ha 
hecho desde las sentencias que abordan la violencia obstétrica, la reparación del daño 
tiene una conexión directa con lo que en la sentencia se denomina hechos probados. 
A partir de ello, se concluye que son pocos los documentos en los que se analizan los 
términos que se han desarrollado aquí como parte integrante de los derechos sexuales y 
reproductivos. Así, por ejemplo, solamente en dos casos de los analizados (Bolivia y El 
Salvador) se hace especial énfasis en la interseccionalidad como un elemento articular 
de análisis para las diversas opresiones que atañen a las mujeres.

Este ejercicio tiene una conexión directa con las reparaciones del daño que se 
han condenado en las sentencias emitidas por la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos. De todas ellas, si bien se intentan diversos canales de reparación para las 
condiciones que ocasionaron las opresiones, en ninguna se intenta revertir de manera 
estructural aquella que atañe a los derechos sexuales y reproductivos. En la tabla 2 se 
muestra cómo se han intentado reparar los daños a la luz de las condenas intentadas 
en las sentencias estudiadas.

Tabla 2. Reparaciones ordenadas por la Corte Interamericana de Derechos Humanos  
en casos de violencia obstétrica.

Documento Violencia enunciada Reparación ordenada

Sentencia del caso 
Comunidad Indígena 
Xákmok Kásek contra 
Paraguay

•	 Muerte durante el parto a causa de 
falta de atención médica

•	 Situación de exclusión
•	 Pobreza extrema
•	 Falta de acceso a servicios de salud
•	 Falta de documentación sobre la 

causa de muerte

•	 Otorgar revisión y atención médica y psicosocial de todos 
los miembros de la comunidad

•	 Otorgar atención médica especial a las mujeres 
embarazadas

•	 Establecer un puesto de salud permanente y con las 
medicinas e insumos necesarios para una atención en salud 
adecuada

Sentencia del caso I.V. 
contra Bolivia

•	 Cesárea y ligadura de trompas de 
Falopio sin consentimiento y bajo 
anestesia epidural

•	 Falta de acceso a la justicia
•	 Afectaciones físicas y psicológicas 

posteriores

•	 Brindar gratuitamente tratamiento médico en salud 
sexual y reproductiva, así como tratamiento psicológico y 
psiquiátrico

•	 Diseñar una publicación o cartilla que desarrolle los 
derechos de las mujeres en cuanto a su salud sexual y 
reproductiva

•	 Adoptar programas de educación y formación permanentes 
dirigidos a los estudiantes de medicina y profesionales 
médicos, sobre temas de consentimiento informado, 
discriminación basada en género y estereotipos, y violencia 
de género

•	 Indemnización por daño 



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

35

Documento Violencia enunciada Reparación ordenada

Sentencia del caso 
Manuela y otros contra 
El Salvador *

•	 Falta de acceso a servicios de salud
•	 Criminalización de situaciones de 

una emergencia obstétrica
•	 Invasión excesiva e innecesaria en 

las diligencias de investigación de 
la fiscalía

•	 Allanamiento injustificado del 
domicilio de la víctima

•	 Tratos crueles e inhumanos
•	 Falta de acceso a una defensa 

adecuada
•	 Pena excesiva y falta de atención 

médica durante el cautiverio

•	 Otorgar becas de estudio al hijo menor y al hijo mayor de 
Manuela

•	 Brindar tratamiento médico, psicológico y psiquiátrico a los 
padres de Manuela

•	 Desarrollar un protocolo de actuación para la atención de 
mujeres que requieran atención médica de urgencia por 
emergencias obstétricas

•	 Diseñar e implementar un programa de educación sexual y 
reproductiva

•	 Garantizar la atención integral en casos de emergencias 
obstétricas

•	 Pagar indemnizaciones por concepto de daño material

Sentencia del caso Brítez 
Arce y otros contra 
Argentina

•	 Muerte durante o a causa del parto
•	 Desconocimiento de la causa de la 

muerte
•	 Falta de atención médica en los 

controles prenatales
•	 Largas horas de espera injustificadas 

en el recinto hospitalario

•	 Pago de una suma a los hijos de la señora Brítez Arce
•	 Diseñar una campaña de difusión orientada a visibilizar 

los derechos relacionados con el embarazo, el trabajo de 
parto y el posparto, las situaciones que pueden configurar 
casos de violencia obstétrica, y el derecho de las personas 
gestantes a recibir atención en salud humanizada

•	 Pago de indemnizaciones compensatorias

Sentencia del caso 
Rodríguez Pacheco y 
otra contra Venezuela 

•	 Mala praxis de procedimientos 
médicos durante la cesárea

•	 No escuchar a la paciente que pedía 
la práctica de un procedimiento de 
histerectomía y cerrar la cavidad

•	 Posteriormente realiza histerectomía 
parcial por hemorragia

•	 Aplicar sanciones a responsables
•	 Pago por concepto de rehabilitación
•	 Desarrollar programas de capacitación en la investigación 

de posibles casos de violencia obstétrica, teniendo en 
cuenta los estándares interamericanos referentes a 
la debida diligencia y plazo razonable, así como con 
perspectiva de género

•	 Desarrollar programas de formación y educación 
permanente dirigidos a los estudiantes de medicina y 
profesionales médicos, así como a todo el personal de 
atención en salud reproductiva, tanto en centros de salud 
públicos como privados, sobre los derechos a la salud 
materna de las mujeres y discriminación basada en género 
y estereotipos, así como sobre la investigación y prevención 
de casos de violencia obstétrica

•	 Pago de indemnización por daños

* En esta sentencia se incluye el voto razonado concurrente del juez Ricardo C. Pérez Manrique, en el que hace un especial énfasis en 
el marco interseccional.



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

36

Como puede verse, de la totalidad de las condenas a los Estados, la constante que 
marca el precedente es normalmente la reparación por la vía económica, siendo muy 
pocos casos en los que se condenó a la modificación de las estructuras de opresión. 
Únicamente en Manuela y otros contra El Salvador, uno de los casos más delicados, se 
ordena al Estado entregar becas completas de estudios a los hijos de la víctima directa; 
de algún modo, con ayuda de esas becas, podrían modificarse los sistemas de opresión.

Sin embargo, estas reparaciones son insuficientes, porque en las consideraciones 
de la sentencia no se incorporan análisis de interseccionalidad ni tampoco marcos de 
análisis que tiendan a modificar las estructuras de la desigualdad. Como sostiene Breny 
Mendoza (2014) en relación con el acceso a derechos, es necesario no olvidar nuestra 
condición de colonialidad y que los principios liberales no solo dictan la exclusión de 
género, sino que para su mantenimiento es necesaria una exclusión racial y de clase.

En ese sentido, es necesario recordar que dentro de las dinámicas sociales de Amé-
rica Latina las jerarquías coloniales de «indios» y «mestizos» siguen presentes, y se 
mezclan con jerarquías de género internalizadas en los Estados. Esto a menudo ubica 
a los cuerpos gestantes racializados y pobres en el último nivel de los sistemas de 
subordinación. Márgara Millán señala que:

La subordinación de todos los ámbitos de la vida social a la incesante acumulación 
de valor […] no solo se finca en un orden binario que separa y jerarquiza la cultura de 
la naturaleza, lo público de lo privado o lo masculino de lo femenino; sino lo occidental 
de lo indígena, lo blanco de lo moreno, el inglés del español, el español de las lenguas 
originarias, el saber occidental de los saberes locales. En estas dicotomías jerarquizadas 
se justifica el saqueo y el maltrato al ambiente y a los recursos naturales, la explotación 
de los seres humanos, la subordinación y la violencia contra las mujeres, el menospre-
cio, la interiorización, la colonización y el maltrato a lo indígena; la devaluación de las 
culturas y las lenguas indígenas; la ubicación de las mujeres indígenas en los últimos 
eslabones de la cadena de subordinación y de exclusiones (en Red de Feminismos 
Descoloniales, 2014: 455).

Las intersecciones de género, etnia y de clase conforman modos de experimentar 
el mundo. En este sentido, cada sociedad, cada pueblo y cada grupo tendrán una 
particular concepción de la realidad basada en su propio contexto. Esto implica re-
construir la historia nacional y reconocer la violencia estructural que han vivido los 
pueblos indígenas y afrodescendientes en América Latina. Desde la colonización, la 
diferencia étnica y cultural fue clasificada como atraso, inferioridad e incapacidad, es 
decir, devino en desigualdad social. De esta manera, se hace presente con más fuerza 
el término de justicia reproductiva como un derecho que puede y debe orientarse a 
reparar las estructuras de dominación que se intersecan en los diversos aspectos de la 
vida de las mujeres gestantes.

La clave está en reconocer que las mujeres y personas gestantes se encuentran 



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

37

atravesadas por diversas realidades, y que a partir de ello se construyen como sujetos 
sociales y políticas con diversas necesidades, que pueden ser reparadas desde el ámbito 
interamericano. Para esto, es necesario que se incorpore un marco analítico comple-
jizado y especializado en los temas relacionados con la salud sexual y reproductiva.

La propuesta de este artículo consiste en fundamentar los derechos de las mujeres 
y personas gestantes a partir de una mirada interseccional, que piense en la reparación 
como una justicia inacabada que debe, además, incidir de forma directa en las estructuras. 
Por ello, se propone la justicia reproductiva como un insumo necesario y útil del que 
tanto la Corte Interamericana de Derechos Humanos como los diversos organismos 
que integran el Sistema Interamericano de Protección de Derechos Humanos puedan 
echar mano para lograr una justicia reparadora, digna, pero sobre todo íntegra, con 
relación a los sistemas de opresión de las mujeres en la región latinoamericana.

Conclusiones

El análisis de la línea jurisprudencial de la Corte Interamericana de Derechos Humanos 
en casos de violencia obstétrica revela importantes limitaciones en la fundamentación 
de los derechos humanos. A lo largo del artículo, se ha evidenciado que la Corte tiende 
a abordar la violencia obstétrica desde una perspectiva reduccionista, enfocándose 
principalmente en la violencia física y en la violación de derechos individuales, sin 
considerar las estructuras de opresión que afectan a las mujeres y personas gestantes. 
Es fundamental incorporar un marco teórico más robusto que incluya conceptos como 
la justicia reproductiva y la interseccionalidad. Estos enfoques permiten entender la 
violencia obstétrica como una manifestación de violencias estructurales que intersecan 
con el género, la raza y la clase social. La justicia reproductiva, en particular, ofrece una 
visión transformadora que aboga por el derecho a tener hijos, a no tenerlos y a criarlos 
en entornos seguros y sostenibles, reconociendo las condiciones sociales, económicas 
y raciales que limitan las opciones reproductivas de las comunidades marginadas.

Aunque la Corte Interamericana de Derechos Humanos ha incorporado el enfoque 
de interseccionalidad en sus sentencias sobre violencia obstétrica, este marco aún 
resulta insuficiente para abordar de manera integral las violaciones a los derechos 
humanos. La interseccionalidad permite reconocer cómo las estructuras de opresión 
relacionadas con el género, la raza y la clase social afectan a las mujeres y personas 
gestantes. Sin embargo, la aplicación de este enfoque por parte de la Corte ha sido 
limitada, centrándose en la violencia física y en la violación de derechos individuales, 
sin considerar plenamente las complejas intersecciones que perpetúan la violencia 
obstétrica. Es necesario un marco teórico más robusto que incluya conceptos como 
la justicia reproductiva, para avanzar hacia una justicia integral y transformadora que 
no solo condene las violaciones a derechos humanos, sino que también transforme las 
estructuras de opresión que perpetúan la violencia obstétrica.



ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

38

Además, es necesario que la Corte Interamericana de Derechos Humanos y otros 
organismos de protección de derechos humanos adopten estos marcos analíticos en 
sus sentencias y reparaciones. En resumen, la crítica presentada en este artículo busca 
ampliar la comprensión de la violencia obstétrica y proponer un nuevo marco para su 
análisis y resolución. La incorporación de la justicia reproductiva y la interseccionali-
dad como categorías fundamentales permitirá una mejor protección de los derechos 
humanos de las mujeres y personas gestantes, contribuyendo a la construcción de una 
sociedad más justa y equitativa.

Referencias

Bagú, Sergio (1970). Tiempo, realidad social y conocimiento: Propuesta de interpretación. 
Ciudad de México: Siglo XXI.

Benfeld, Johann (2013). «Los orígenes del concepto de “sana crítica”». Revista de 
Estudios Histórico-Jurídicos, 35: 569-585.

Bonfil, Paloma (2014). Derechos y salud sexual y reproductiva entre jóvenes indígenas: 
Hacia la construcción de una agenda necesaria. Ciudad de México: Grupo Interdis-
ciplinario sobre Trabajo y Pobreza.

Castro, Roberto (2014). «Génesis y práctica del habitus médico autoritario en México». 
Revista Mexicana de Sociología, 76 (2): 167-197.

Crenshaw, Kimberlé (1989). «Demarginalizing the intersection of race and sex: A 
Black feminist critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist 
politics». University of Chicago Legal Forum, 1: 139-167.

Davis, Angela Y. (1983). Women, race and class. Nueva York: Vintage Books.
De la Torre Rangel, Jesús Antonio (2006). Del pensamiento jurídico contemporáneo. 

San Luis Potosí: Universidad Autónoma de San Luís Potosí.
Díaz, Juliana (2016). «Reflexiones en torno a una investigación sobre mujeres de 

sectores populares desde un enfoque interseccional». En IV Jornadas del Centro 
Interdisciplinario de Investigaciones en Género (pp. 20-125). Ensenada: Universidad 
Nacional de La Plata.

Federici, Silvia (2020). Más allá de la piel: Repensar, rehacer y reivindicar el cuerpo en 
el capitalismo contemporáneo. Buenos Aires: Tinta Limón.

García, Dailys y Zoe Bernal (2010). «Perspectiva antropológica y de género en el 
análisis de la atención al embarazo, parto y puerperio». Revista Cubana de Salud 
Pública, 36: 330-336.

Lugones, María (2011). «Hacia un feminismo descolonial». La manzana de la discor-
dia, 2 (6): 105-117.

Marx, Karl (2009). Sobre la cuestión judía. Barcelona: Anthropos.
Marx, Karl y Friedrich Engels (2021). La ideología alemana. Madrid: Alianza.



ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS 
vol. 21 núm. 1 (2025) • págs. 11-40 

39

Mendoza, Breny (2014). Ensayos de crítica feminista en nuestra América. Ciudad de 
México: Herder.

Miranda Herrera, María de Lourdes Alejandra y Andrés Alcalá Rodríguez (2023). 
«La violencia obstétrica: Rutas de reparación en las comisiones estatales de derechos 
humanos en San Luis Potosí, México». MUSAS: Revista de Investigación en Mujer, 
Salud y Sociedad, 8 (2): 66-91. DOI: 10.1344/musas2023.vol8.num2.4.

Novoa Monreal, Eduardo (2007). El derecho como obstáculo al cambio social. 16.ª 
ed. México: Siglo XXI.

Orjuela Ruiz, Astrid (2012). «El concepto de violencia de género en el derecho 
internacional de los derechos humanos». Revista Latinoamericana de Derechos 
Humanos, 23 (1): 89-114.

Red de Feminismos Descoloniales� (2014). «Descolonizando nuestros feminismos, 
abriendo la mirada: Presentación de la red de feminismos descoloniales». En Yu-
derkys Espinosa Miñoso, Diana Gómez Correal y Karina Ochoa Muñoz (editoras), 
Tejiendo de otro modo: Feminismo, epistemología y apuestas descoloniales en Abya 
Yala (pp. 455-463). Popayán: Universidad del Cauca.

Rodríguez Rescia, Víctor (2009). Las sentencias de la Corte Interamericana de Dere-
chos Humanos: Guía modelo para su lectura y análisis. San José, Costa Rica: Instituto 
Interamericano de Derechos Humanos.

Ross, Loretta (2017). «Trust Black women: Reproductive justice and eugenics». En 
Loretta Ross, Lynn Boberts, Erika Derkas, Whitney Peoples y Pamela Bridgewater 
Toure (editoras), Radical reproductive justice: Foundations, theory, practice, critique, 
(pp. 58-85). Nueva York: Feminist Press.

Segato, Rita (2013). La crítica de la colonialidad en ocho ensayos y una antropología 
por demanda. Argentina: Prometeo Libros.

Viveros Vigoya, Mara (2016). «Interseccionalidad: Una aproximación situada a la 
dominación». Debate Feminista, 52: 1-17. DOI: 10.1016/j.df.2016.09.005.

Sobre los autores

Andrés Alcalá Rodríguez es licenciado en Derecho por la Universidad Autónoma de 
Aguascalientes, magíster en Derechos Humanos por la Universidad Autónoma de San 
Luis Potosí y doctorando en Estudios Latinoamericanos por la Universidad Nacional 
Autónoma de México. Es profesor invitado en el magíster en Derechos Humanos de 
la Universidad Autónoma de San Luis Potosí. Su correo electrónico es andresalcala@
comunidad.unam.mx.  https://orcid.org/0000-0001-7606-7998.

María de Lourdes Alejandra Miranda Herrera licenciada en Psicología y 
magíster en Derechos Humanos por la Universidad Autónoma de San Luis Potosí, 
y doctoranda en Estudios Críticos de Género por la Universidad Iberoamericana. 
Es profesora de asignatura en la Facultad de Enfermería y Nutrición de la Univer-

https://doi.org/10.1344/musas2023.vol8.num2.4
https://doi.org/10.1016/j.df.2016.09.005
mailto:andresalcala@comunidad.unam.mx
mailto:andresalcala@comunidad.unam.mx
https://orcid.org/0000-0001-7606-7998
https://orcid.org/0000-0001-7606-7998


ALCALÁ RODRÍGUEZ Y MIRANDA HERRERA
LA LÍNEA JURISPRUDENCIAL DE LA CORTE INTERAMERICANA DE DERECHOS HUMANOS EN CASOS DE VIOLENCIA OBSTÉTRICA

40

sidad Autónoma de San Luis Potosí, y también colabora como coordinadora de la 
Unidad de Género de la Defensoría de los Derechos Universitarios de la misma uni-
versidad. Su correo electrónico es mariadelourdesamh@gmail.com.  https://orcid.
org/0000-0002-6831-4650.

mailto:mariadelourdesamh@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6831-4650
https://orcid.org/0000-0002-6831-4650
https://orcid.org/0000-0002-6831-4650


ANUARIO DE DERECHOS HUMANOS

El Anuario de Derechos Humanos es una publicación semestral de referencia y consulta en 
materia de derechos humanos y campos afines. Busca ser un espacio de discusión de los temas 
centrales en el ámbito nacional e internacional sobre derechos humanos. Es publicado desde 
2005 por el Centro de Derechos Humanos de la Facultad de Derecho de la Universidad de 
Chile. 

editora
Constanza Núñez Donald
cnunez@derecho.uchile.cl

sitio web 
anuariocdh.uchile.cl

correo electrónico 
anuario-cdh@derecho.uchile.cl

licencia de este artículo
Creative Commons Atribución Compartir Igual 4.0 Internacional

❦

La edición de textos, el diseño editorial  
y la conversión a formatos electrónicos de este artículo  

estuvieron a cargo de Tipográfica 
(www.tipografica.io)

mailto:ciriarter@derecho.uchile.cl
anuariocdh.uchile.cl
mailto:anuario-cdh@derecho.uchile.cl
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.es
www.tipografica.io

	La línea jurisprudencial de la Corte Interamericana de Derechos Humanos en casos de violencia obstét
	Introducción: Posicionando la violencia obstétrica
	Sobre el lenguaje interamericano de la violencia obstétrica: La mecánica de la violencia a la violac
	Interseccionalidad y justicia reproductiva como conceptos útiles para juzgar violaciones a derechos 
	La reparación del daño desde los marcos de interseccionalidad y justicia reproductiva
	Conclusiones
	Referencias
	Sobre los autores


